
	
   1	
  

KAUFMAN	
  INTERFAITH	
  LEADERSHIP	
  DINNER	
  
KEYNOTE	
  ADDRESS	
  

“An	
  Evolution	
  of	
  Consciousness;	
  
Interfaith:	
  The	
  Missing	
  Link”	
  

	
  
Mayor	
  George	
  K.	
  Heartwell	
  

April	
  27,	
  2015	
  
	
  

It	
  is	
  a	
  wonderful	
  honor	
  to	
  be	
  invited	
  to	
  deliver	
  the	
  address	
  for	
  this	
  annual	
  Kaufman	
  
Interfaith	
  Leadership	
  Dinner.	
  	
  	
  And	
  even	
  more	
  so	
  given	
  the	
  honorees	
  this	
  evening:	
  Lillian	
  
Sigal,	
  Marchiene	
  Rienstra	
  and	
  Ghazala	
  Munir.	
  	
  At	
  one	
  time	
  or	
  another,	
  singly	
  or	
  collectively,	
  
these	
  powerful	
  women	
  have	
  come	
  into	
  my	
  life	
  bringing	
  their	
  light,	
  erudition	
  and	
  the	
  
warmth	
  of	
  their	
  love.	
  	
  Conscious	
  of	
  it	
  or	
  not,	
  each	
  has	
  played	
  her	
  role	
  in	
  shaping	
  my	
  
understanding	
  of	
  the	
  world,	
  my	
  acceptance	
  and	
  appreciation	
  of	
  faith	
  traditions	
  other	
  than	
  
my	
  own,	
  and	
  my	
  awareness	
  of	
  a	
  realm	
  of	
  spirit	
  beyond	
  the	
  reality	
  of	
  my	
  daily	
  life.	
  	
  And	
  if	
  
each	
  of	
  you	
  has	
  had	
  such	
  an	
  impact	
  on	
  this	
  one	
  soul	
  then	
  you	
  have	
  surely	
  had	
  impact	
  on	
  
countless	
  other	
  souls.	
  	
  I	
  am	
  deeply	
  grateful	
  for	
  having	
  sojourned	
  for	
  a	
  time	
  with	
  each	
  of	
  you.	
  
	
  
While	
  expressing	
  gratitude	
  let	
  me	
  not	
  forget	
  Sylvia	
  and	
  Richard	
  Kaufman	
  and	
  Dr.	
  Doug	
  
Kindschi.	
  	
  The	
  work	
  being	
  done	
  through	
  the	
  Kaufman	
  Interfaith	
  Institute	
  at	
  Grand	
  Valley	
  
State	
  University	
  is	
  extraordinary.	
  	
  The	
  year	
  of	
  Interfaith	
  Understanding,	
  coordinated	
  by	
  the	
  
Kaufman	
  Interfaith	
  Institute	
  has	
  had	
  a	
  lasting	
  impact	
  on	
  our	
  city.	
  	
  	
  
	
  
In	
  the	
  spring	
  of	
  2013,	
  I	
  was	
  invited	
  to	
  deliver	
  the	
  Commencement	
  address	
  at	
  Louisville	
  
Presbyterian	
  Theological	
  Seminary	
  and,	
  meeting	
  with	
  faculty	
  prior	
  to	
  the	
  Commencement	
  
Ceremony	
  all	
  they	
  wanted	
  to	
  talk	
  about	
  was	
  the	
  Year	
  of	
  Interfaith	
  Understanding	
  in	
  Grand	
  
Rapids	
  and	
  how	
  it	
  might	
  be	
  replicated	
  in	
  Louisville.	
  	
  	
  
	
  
This	
  year	
  the	
  Kaufman	
  Institute	
  has	
  followed	
  up	
  with	
  the	
  Year	
  of	
  Interfaith	
  Service.	
  	
  Having	
  
come	
  to	
  better	
  understand	
  and	
  appreciate	
  each	
  other’s	
  traditions	
  we	
  have	
  put	
  our	
  
shoulders	
  together,	
  ignoring	
  faith	
  differences,	
  to	
  help	
  those	
  in	
  need.	
  	
  People	
  of	
  many	
  faiths	
  
are	
  working	
  together	
  building	
  Habitat	
  for	
  Humanity	
  homes	
  and	
  serving	
  hungry	
  families	
  
through	
  our	
  pantry	
  network.	
  	
  And	
  isn’t	
  it	
  true	
  that,	
  when	
  faced	
  with	
  crying	
  human	
  need,	
  
doctrine	
  and	
  language,	
  differences	
  in	
  prayer	
  style,	
  even	
  what	
  name	
  we	
  use	
  to	
  call	
  on	
  the	
  
Almighty,	
  fade	
  to	
  insignificance.	
  	
  Service	
  is	
  the	
  best	
  expression	
  of	
  interfaith.	
  
	
  
And	
  so,	
  let	
  me	
  build	
  on	
  that	
  theme	
  for	
  a	
  few	
  minutes	
  this	
  evening.	
  	
  	
  
	
  
Story	
  from	
  Desert	
  Fathers,	
  a	
  monastic	
  Christian	
  community	
  from	
  the	
  third	
  century:	
  
	
  
Abba	
  Doulas,	
  the	
  disciple	
  of	
  Abba	
  Bessarion	
  said,	
  'One	
  day	
  when	
  we	
  were	
  walking	
  beside	
  
the	
  sea	
  I	
  was	
  thirsty	
  and	
  I	
  said	
  to	
  Abba	
  Bessarion,	
  "Father,	
  I	
  am	
  very	
  thirsty."	
  	
  He	
  said	
  a	
  
prayer	
  and	
  said	
  to	
  me,	
  "Drink	
  some	
  of	
  the	
  sea	
  water."	
  	
  The	
  water	
  proved	
  sweet	
  when	
  I	
  
drank	
  some.	
  	
  I	
  even	
  poured	
  some	
  into	
  a	
  leather	
  bottle	
  for	
  fear	
  of	
  being	
  thirsty	
  later	
  on.	
  	
  
Seeing	
  this,	
  the	
  old	
  man	
  asked	
  me	
  why	
  I	
  was	
  taking	
  some.	
  	
  I	
  said	
  to	
  him,	
  "Forgive	
  me,	
  it	
  is	
  for	
  
fear	
  of	
  being	
  thirsty	
  later	
  on."	
  	
  Then	
  the	
  old	
  man	
  said,	
  "God	
  is	
  here,	
  God	
  is	
  everywhere."	
  '	
  
	
  
God	
  is	
  here,	
  God	
  is	
  everywhere.	
  
	
  
God	
  the	
  Author	
  of	
  creation,	
  the	
  Original	
  Source,	
  the	
  Substance	
  of	
  which	
  we	
  are	
  made	
  and	
  the	
  



	
   2	
  

Maker	
  of	
  our	
  substance	
  is	
  in	
  everything	
  and	
  is	
  everything.	
  	
  If	
  that	
  sounds	
  heretical	
  –	
  
Pantheistic	
  or	
  Panentheistic	
  –	
  I	
  plead	
  guilty	
  as	
  charged…and	
  I	
  remain	
  utterly	
  unrepentant.	
  	
  
For	
  if	
  ‘God	
  is	
  here,	
  and	
  God	
  is	
  everywhere’,	
  if	
  God	
  is	
  everything	
  and	
  in	
  everything	
  then	
  there	
  
is	
  no	
  distinction	
  between	
  Theisms,	
  no	
  rank	
  ordering	
  of	
  truths,	
  no	
  one-­‐size-­‐MUST-­‐fit-­‐all,	
  and	
  
surely	
  no	
  one-­‐and-­‐only-­‐one	
  right	
  path	
  to	
  God.	
  
	
  
I	
  have	
  been	
  deeply	
  influenced	
  in	
  recent	
  years	
  by	
  the	
  work	
  of	
  Fr.	
  Pierre	
  Tielhard	
  de	
  Chardin.	
  	
  
Teilhard,	
  a	
  Jesuit	
  Priest	
  trained	
  in	
  botany,	
  wrote	
  in	
  the	
  tumultuous	
  aftermath	
  of	
  the	
  voyage	
  
of	
  the	
  Beagle	
  and	
  the	
  development	
  by	
  Charles	
  Darwin	
  of	
  the	
  theory	
  of	
  natural	
  selection.	
  	
  
Teilhard	
  described	
  an	
  evolution	
  of	
  consciousness	
  that	
  takes	
  place	
  in	
  what	
  he	
  called	
  the	
  
Noosphere,	
  the	
  region	
  where	
  matter	
  and	
  mind	
  unite	
  and	
  evolve,	
  moving	
  ever	
  toward	
  a	
  
perfect	
  unity	
  in	
  the	
  mind	
  of	
  God.	
  	
  His	
  important	
  work	
  The	
  Phenomenon	
  of	
  Man	
  starts	
  with	
  a	
  
description	
  of	
  the	
  causal	
  event	
  that	
  brought	
  matter	
  into	
  existence.	
  	
  Everything	
  that	
  would	
  
ever	
  be	
  came	
  into	
  being	
  in	
  that	
  event	
  billions	
  of	
  years	
  ago;	
  all	
  the	
  gases,	
  the	
  chemicals,	
  the	
  
solid	
  matter	
  that	
  would	
  evolve	
  into	
  water	
  and	
  air,	
  land	
  and	
  life	
  forms.	
  	
  	
  Every	
  subsequent	
  
stage	
  in	
  the	
  evolution	
  of	
  matter	
  consists	
  of	
  the	
  organization	
  of	
  the	
  original	
  material	
  of	
  the	
  
Universe	
  into	
  ever-­‐more	
  complex	
  arrangements.	
  	
  So,	
  too,	
  out	
  of	
  matter	
  evolved	
  thought	
  and	
  
thought	
  became	
  particularized	
  by	
  culture	
  and	
  geography.	
  	
  	
  Yet,	
  all	
  thought	
  is	
  rising	
  toward	
  a	
  
maximum	
  level	
  of	
  complexity	
  that	
  Teilhard	
  called	
  the	
  Omega	
  Point.	
  	
  I	
  understand	
  the	
  Omega	
  
Point	
  as	
  the	
  perfect	
  mind	
  of	
  God,	
  the	
  ultimate	
  purpose	
  of	
  the	
  universe,	
  and	
  the	
  climax	
  of	
  
history.	
  
	
  
So	
  what	
  does	
  this	
  have	
  to	
  do	
  with	
  interfaith	
  dialogue	
  and	
  service?	
  
	
  
This	
  evolution	
  in	
  the	
  complexity	
  of	
  consciousness	
  toward	
  the	
  Omega	
  Point	
  requires	
  
different	
  expressions	
  of	
  thought,	
  different	
  modes	
  of	
  consciousness	
  interacting,	
  intersecting,	
  
and	
  each	
  being	
  subtly	
  changed	
  by	
  the	
  interaction;	
  moving	
  to	
  a	
  higher	
  level	
  of	
  
consciousness…beyond	
  the	
  complexity	
  of	
  each	
  expression’s	
  individual	
  
consciousness…closer	
  to	
  the	
  universal	
  consciousness	
  which	
  is	
  the	
  mind	
  of	
  God	
  and	
  the	
  
purpose	
  of	
  all	
  evolution.	
  	
  When	
  I	
  bring	
  my	
  Christian	
  understanding	
  of	
  God’s	
  nature	
  together	
  
with	
  Marchiene’s	
  different	
  Christian	
  understanding	
  or	
  Lillian’s	
  Jewish	
  understanding	
  or	
  
Ghazala’s	
  Muslim	
  understanding	
  –	
  and	
  if	
  we’re	
  honest	
  and	
  open	
  and	
  truly	
  interested	
  in	
  
growing	
  –	
  then	
  what	
  will	
  emerge	
  is	
  a	
  stronger	
  understanding,	
  a	
  richer	
  understanding,	
  and	
  a	
  
more	
  perfect	
  understanding.	
  
	
  
Seeking	
  to	
  know	
  God	
  through	
  the	
  diversity	
  of	
  religious	
  expression	
  leads	
  us,	
  ultimately,	
  to	
  a	
  
place	
  of	
  maximum	
  comprehension	
  of	
  God’s	
  infinitely	
  complex	
  nature.	
  	
  Through	
  that	
  
experience	
  of	
  knowing	
  God	
  more	
  fully,	
  we	
  evolve	
  in	
  consciousness	
  toward	
  the	
  Omega	
  Point.	
  
	
  
We	
  do	
  not	
  consciously	
  will	
  this	
  evolution	
  any	
  more	
  than	
  the	
  one	
  cell	
  organism	
  willed	
  itself	
  
to	
  evolve	
  into	
  a	
  more	
  complex	
  life	
  form.	
  	
  We	
  simply	
  meet	
  a	
  person	
  of	
  a	
  faith	
  tradition	
  
different	
  from	
  our	
  own,	
  experience	
  her	
  as	
  a	
  full	
  and	
  interesting	
  human	
  being,	
  and	
  we	
  are	
  
gently	
  drawn	
  into	
  a	
  relationship.	
  	
  Perhaps	
  it	
  starts	
  with	
  curiosity.	
  	
  Perhaps	
  with	
  shared	
  
interests.	
  	
  We	
  experience	
  this	
  wonderful	
  friend	
  as	
  wise,	
  kind,	
  faithful,	
  and	
  loyal	
  and	
  we	
  can	
  
no	
  more	
  dismiss	
  her	
  deep	
  faith	
  commitment	
  than	
  could	
  we	
  imagine	
  life	
  without	
  her	
  
friendship.	
  
	
  
Service	
  is	
  an	
  arena	
  where	
  these	
  meetings	
  occur	
  and	
  these	
  friendships	
  develop.	
  	
  Working	
  
side	
  by	
  side	
  with	
  another,	
  first	
  I	
  understand	
  that	
  we	
  share	
  the	
  same	
  objective:	
  caring	
  for	
  the	
  
poor	
  and	
  marginalized.	
  	
  Second,	
  I	
  see	
  that	
  we	
  can	
  laugh	
  together	
  over	
  little	
  things	
  that	
  



	
   3	
  

happen,	
  little	
  things	
  we	
  say.	
  	
  Next	
  I	
  learn	
  about	
  you,	
  your	
  family,	
  your	
  work	
  life,	
  the	
  things	
  
that	
  matter	
  to	
  you;	
  and	
  I	
  share	
  the	
  same	
  information	
  about	
  myself.	
  	
  The	
  breakthrough	
  
happens	
  when	
  we	
  experience	
  shared	
  pain,	
  when	
  we	
  weep	
  together	
  over	
  a	
  disappointment	
  
or	
  loss.	
  	
  Now	
  you	
  have	
  become	
  fully	
  human	
  to	
  me	
  and	
  I	
  to	
  you.	
  The	
  last	
  thing	
  that	
  happens	
  is	
  
we	
  talk	
  about	
  our	
  faith.	
  	
  The	
  differences	
  are	
  almost	
  –	
  almost	
  –	
  irrelevant;	
  for	
  we	
  have	
  
experienced	
  this	
  other	
  person	
  already	
  as	
  an	
  expression	
  of	
  God’s	
  love.	
  	
  So	
  these	
  new	
  friends	
  
–	
  Jew	
  and	
  Hindu,	
  Muslim	
  and	
  Christian,	
  Sikh	
  and	
  Buddhist	
  –	
  evolve	
  in	
  their	
  understanding,	
  
drawing	
  closer	
  to	
  the	
  universal	
  nature	
  of	
  God	
  in	
  whom	
  all	
  history	
  finds	
  its	
  apotheosis	
  and	
  
all	
  faith	
  finds	
  its	
  home.	
  
	
  
And	
  –	
  don’t	
  you	
  see?	
  –	
  this	
  is	
  the	
  fulfillment	
  of	
  history,	
  the	
  purpose	
  of	
  life,	
  the	
  meaning	
  and	
  
climax	
  of	
  the	
  Universe.	
  
	
  
Maybe	
  you	
  didn’t	
  know	
  when	
  you	
  showed	
  up	
  to	
  a	
  Habitat	
  Interfaith	
  Build	
  that	
  you	
  would	
  be	
  
part	
  of	
  fulfilling	
  the	
  ultimate	
  design	
  of	
  the	
  compassionate	
  universe,	
  bringing	
  about	
  the	
  
conditions	
  leading	
  to	
  the	
  Omega	
  Point.	
  	
  Maybe	
  you	
  did	
  it	
  simply	
  because	
  you	
  care	
  about	
  
poorly	
  housed	
  families	
  and	
  you	
  thought	
  it	
  would	
  be	
  interesting	
  to	
  meet	
  a	
  Muslim	
  or	
  to	
  work	
  
with	
  a	
  Christian.	
  	
  But	
  the	
  power	
  –	
  the	
  miracle!	
  –	
  is	
  hidden	
  in	
  the	
  interaction,	
  waiting	
  to	
  be	
  
discovered	
  and	
  cultivated;	
  pregnant	
  with	
  the	
  wonder	
  to	
  change	
  the	
  world.	
  	
  	
  
	
  
Interfaith	
  understanding	
  and	
  co-­‐service	
  are	
  the	
  preconditions	
  in	
  an	
  evolution	
  of	
  
consciousness	
  that	
  God	
  foreknew	
  in	
  that	
  original	
  causal	
  event.	
  	
  What	
  is	
  happening	
  in	
  this	
  
room	
  tonight	
  –	
  what	
  is	
  happening	
  all	
  over	
  this	
  city	
  through	
  the	
  work	
  of	
  the	
  Kaufman	
  
Interfaith	
  Institute	
  –	
  is	
  nothing	
  less	
  than	
  the	
  climax	
  of	
  history,	
  the	
  bending	
  of	
  the	
  Universe	
  
toward	
  unity	
  in	
  the	
  mind	
  of	
  God.	
  


